
Individualität und individuelle Form als Problem 

in der Philosophie der Spätantike und des frühen Mittelalters 

Von Andreas Graeser, Bern 

I. 

In der 5. Enneade Plotins findet sich eine Schrift mit dem Titel «Ob es 
auch von Einzeldingen Ideen gibt» (5,7 [18]). Hier macht Plotin geltend, dass 
die zahlreichen Verschiedenheiten im Bereich des Schönen kaum mit der An­
nahme der Existenz nur einer exemplarischen Idee Schönheit erklärt werden 
können '. Schon in einer früheren Schrift warf Plotin die Frage auf, wie die 
Besonderheit einzelner Gegenstände verständlich gemacht werden könne (5,9 
[5])2; und wie die grossen scholastischen Denker im 13. Jahrhundert - Thomas 
von Aquin auf der dominikanischen und aristotelisierenden und Duns Scotus 
auf der franziskanischen und platonisierenden Seite - darüber stritten, ob die 
individuierenden Faktoren eher im Bereich des Stofflichen oder im Bereich 
des Formhaften zu suchen seien3, geht Plotin der Frage nach, ob die indivi­
duellen Züge unter Hinweis auf hyletische Momente oder strukturelle Mo­
mente zu erklären seien4• 

Nun muss freilich bereits der Titel der eben genannten Schrift Erstaunen 
hervorrufen. Denn nach allem, was wir aus den Dialogen Platons und aus den 
z.T. feindseligen Einlassungen von dessen kritischen Schüler Aristoteles wis­
sen, sind die d8T] bzw. i8eut so etwas wie Allgemeinbegriffe, also Begriffe, die 
wie z. B. 'Mensch' auf mehr als nur ein Ding anwendbar sind bzw. unter die 
jeweils mehrere Dinge fallen - dies im Gegensatz zu singulären Begriffen wie 
'Sokrates', deren Umfang sich auf genau einen Gegenstand beschränkt. Zwar 
haben Platon und seine Schüler die Frage aufgeworfen, ob jedem generellen 

Kapitel 2, 14-15: «So wahr aber die Verschiedenheit eine Vielfaltigkeit des Schönen bedeutet, 

so kann die Idee nicht nur eine sein« (Plotins Schriften, übers. v. R. Harder. Neubearb. m. 

griech. Lesetext, Bd. I, Hamburg 1956, 327). 

2 Kapitel 12,27ff.: « . . .  Weiter aber ist beim Menschen zu fragen, ob es auch von den Einzelhei­

ten an ihm Ideen gibt» (Plotins Schriften [oben, Anm. 1]123). 

3 V gl. generell J. J. E. Gracia, «The Centrality of the Individual in the Philosophy of the 

Fourteenth Century», History oJ Philosophy Quarterly 8 (199 1) 235-252, sowie ders. (Hg.), 

Individuation in Scholasticism. The Latin Middle Ages and the Counter-ReJormation, 1150-
1650 (Albany, N.Y. 1994). 

4 Plotins eigene Position ist unklar (vgl. R. Wallis, Neoplatonism, London 1972, 54) und bedarf 

einer besonderen Untersuchung. Die jüngste mir bekannte Diskussion findet sich bei L. Ger­

son, Plotinus, The Arguments of Philosophers, hg. v. T. Honderich (London 1994) 72-78. 



188 Andreas Graeser 

Terminus eine Idee zugeordnet sei5; diese Frage wurde verneint6. Doch über 
die Auffassung, dass Eigennamen, singulären Termini bzw. Einzeldingen keine 
Idee zugeordnet sei, bestand nie ZweifeF. 

Tatsächlich sind die Ideen per dejinitionem allgemeine Gebilde, d.h. sind 
das, was allgemeinen Termini wie 'Mensch', 'gut', 'gerecht' sozusagen als Be­
deutung gegenübersteht8 und jene Dinge, auf die wir diese Termini anwenden, 
charakterisiert und als Dinge einer bestimmten Art ausweist. Dabei ist der 
Platonismus insbesondere durch die Doktrin gekennzeichnet, dass das Allge­
meine zwar unabhängig vom Einzelnen besteht, das Einzelne jedoch nicht 
unabhängig vom Allgemeinen. Diese Beziehung gilt als Beziehung der Teil­
habe des Einzelnen am Allgemeinen9. Überdies hat Platon die Pole dieser 
Beziehung auch in Begriffen von Abbild und Urbild charakterisiert und die 
Beziehung selber als Form der Abbildung bezeichnet. Gerade diese Art der 
Einschätzung des einen als nupa8ElYJ.lU und des anderen als d8CüAOV ist recht 
aufschlussreich. Denn sie zeigt, dass das Allgemeine, das Exemplarische als das 
Werthafte und sozusagen Normative gilt und das Einzelne, das Exemplifizie­
rende als das prinzipiell Mangelhafte I 0. 

Es ist genau dieser Ansatz, der auch Platons Kritik der Kunst im 10. Buch 
des Dialoges Politeia bestimmt. Hier argumentiert Sokrates, dass Dichter und 
Künstler J.ltJ.lllal<; praktizieren; das, was ihnen als Gegenstand der J.ltJ.lllal<; 
diene, seien Dinge, Vorfälle, Handlungen. Da diese Gebilde - Dinge, Vorfälle, 
Handlungen - ihrerseits aber Abbildungen (J.llJ.lT]J.lU'tU) von Ideen seien, müss­
ten die Produkte der Künstler als Abbilder und somit als Wahrheiten dessel­
ben Grades gelten. Als solche, meint Platon, fUhren sie den Blick von der 
Wahrheit weg und fixieren die Seele auf die Unwahrheit. Platon vertreibt die 
grossen Dichter (Homer, Aischylos, Sophokles) aus dem Staat, sozusagen im 
Namen des normativen Allgemeinen. 

Nun hat Platon mit dem, was er hier sagt, wohl kaum Rechtli. Doch 
scheint seine Auffassung bezüglich des werthaften Charakters des Allgemeinen 
fUr das Denken jener Zeit nicht untypisch. Auch Aristoteles, der kritische 

5 Siehe die Diskussion in dem nur noch fragmentarisch erhaltenen Essay des Aristoteles Über 

Ideen. Zu diesem Komplex siehe die Monographie von Gail Fine, On Ideas (Oxford 1993). 

6 Zentral ist hier der Gegensatz (?) zwischen Poli/eia 596a und Politikos 262ff., siehe dazu Gail 

Fine, «The One over Many», The PhilosophicaL Review 84 (1980) 212. 

7 Diese Auffassung lässt sich auch als Schul meinung identifizieren, die von Albinos bzw. Alki­

n005 bezeugt wird. 

8 Vgl. näher A. Graeser, «Die Platonischen Ideen als Gegenstände sprachlicher Referenz», 

Zeitschrift für philosophische Forschung 29 (1975) 224-234. 

9 Zu Platons Begriff des Einzeldinges siehe nun die wichtige Studie von Mary M. McCabe, 

PlaLO's Individuals (Princeton, N.J. 1994). 

10 Dazu siehe generell R. Patterson, Image and Realily in P!ato's Metaphysics (Indianapolis 

1985). 

I I  Siehe näher A. Graeser, Die Philosophie der Antike 2, Geschichte der Philosophie, hg. v. 
W. Röd, Bd. 11, 2. überarb. u. erw. Aufl. (München 1993) 198-202. 327-329. 



Individualität und individuelle Form 18 9 

Schüler, sieht den Wert einer Sache vor allem darin, dass sie sich als vollkom­
menes Specimen einer bestimmten Art erweist. Diese Haltung steht vielleicht 
auch im Hintergrund jener Bemerkung in der Poetik, dass der Dichter zuerst 
das Stück entwerfe und dann erst dem Stück bzw. dem Protagonisten einen 
Namen gebe, z. B. Oedipusl2. Diese Vorstellung passt zu seiner Auffassung, 
dass Dichtung insofern philosophischer sei als die Geschichtsschreibung, als 
erstere zeige, wie etwas geschehen könnte, letztere hingegen beschreibe, wie 
sich etwas ereignete13. In diesem Sinn scheint der Dichter, aristotelischer Auf­
fassung gemäss, einen Typ vor Augen zu haben und mit der Verwendung des 
Eigennamens 'Oedipus' einen Hinweis auf eine Exemplifikation des Typus 
geben zu wollen. 

Wie dem auch sein mag - entscheidend ist, dass die Philosophie der 
klassischen Zeit das Allgemeine ('TO KUUOAOD, 'TO KotVOV) als das Massgebliche 
und Verpflichtende ansah 14: Das Gerechte, das Schöne, das Gute usw. Dabei 
hat Platon, wie vielleicht pythagoreisierende Denker vor ihm, diese Gebilde 
als ideale Strukturen hypostasiert und als buchstäblich geschichtslose Wesen­
heiten betrachtet. Entscheidend ist ferner, dass alles Partikuläre insofern Wert 
und Bedeutung erlangen kann, als es Allgemeines exemplifiziert, ansonsten 
aber als Deviation vom Allgemeinen gelten muss. Dies mag auch erklären, dass 
in der philosophischen Literatur jener Zeit das Individuelle selbst wenig Inter­
esse findet und auch der Begriff der Individualität eigentlich nur als Gegenpol 
zur Allgemeinheit Geltung erlangt. In diesem Sinne verstehen wir auch, dass 
der Terminus 'individuum' bzw. 'lho�0<;'15 nicht etwa - wie ein Kind unserer 
Zeit annehmen wird - einen Gegensatz zwischen Einzeldingen (also zwischen 
einem Gegenstand und einem anderen) signalisiert, sondern einen Gegensatz 
gegenüber dem Allgemeinen andeutetl6. Das Allgemeine, etwa die Gattung, 
hat Teile, nämlich Arten und Unterarten und schliesslich auch (Einzel-) Dinge. 

12 Poetik, Kapitel 9, 1451b18ff. 13 Poetik, Kapitel 9, 1451blff. 

14 Vgl. hierzu die Bemerkung von G. M. A. Grube, Plato's Thought (Boston 1948 ) 148: «The aim 

of a Platonic philosopher is to live on a universal plane, to lose himself more and more in the 

contemplation of truth». - Diese Beschreibung passt auch nahtlos zur Schilderung des theore­

tikos bios bei Aristoteles, Nik. Eth. X. In der Betrachtung ewiger Wahrheiten erlangt der 

Geist, das Göttliche in uns, seine eigene über-persönliche Bestimmung. 

15 Der Begriff selbst wurde von Demokrit geprägt, der mit der Annahme der Existenz physika­

lisch unteilbarer Körper den Bedingungen eleatischen Seins Rechnung tragen wollte. - Im 

Sinne von «individuelles Ding» wird der Ausdruck «atomon« erstmals von Aristoteles in der 

Kategorienschrift verwendet. Siehe den bahnbrechenden Aufsatz von M. Frede: «Individuen 

bei Aristoteies», Antike und Abendland 24 (1978) 16-39, siehe auch: ders., Essays in Ancient 

Philosophy (Oxford 1987) 49-71, bes. 50. Der lateinische Übersetzungsausdruck «Indivi­

duum» findet sich in dieser Bedeutung häufig bei spätantiken Autoren. Siehe auch Th. Ko­

busch, «Individuum, Individualität», Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 4 (1967) 

Sp. 300-304. 

16 Vgl. Aristoteles, De Interpretatione, Kapitel 7, 17a38-l7bl: «Da aber die Dinge [TCp<'ry�a'Wl 
teils allgemein, teils einzeln sind - unter 'allgemein' verstehe ich, was von Natur aus von 

mehrerem prädiziert wird, unter 'einzeln' das, von dem das nicht gilt, wie z.B. Mensch zu den 

allgemeinen Dingen gehört, Kallias aber zu den Einzeldingen. » 



190 Andreas Graeser 

Das Allgemeine ist teilbar, das Einzelding Sokrates hingegen ist begrifflich 
unteilbar und nicht etwa auf andere Dinge anwendbar. Insofern scheint es 
korrekt zu sagen, dass der Begriff der Individualität hier der Sache nach nicht 
als Thema in eigenem Recht erkennbar wird, sondern als Instrument im Kon­
text der Bestimmung dessen, was es heisst, ein Einzelding zu sein 17. 

11. 

Als Thema in eigenem Recht wird der Begriff der Individualität dann bei 
späteren Philosophen erkennbarl8. So hielten die Stoiker dafür, dass keine 
zwei Dinge der Welt absolut gleich seienl9. Diese auf Leibniz vorausweisende 
These stützten sie mit der Annahme, dass der alles durchdringende Pneuma­
Strom jeweils individuelle Eigenschaften hervorbringe2o• Nun wissen wir 
nicht, wie die Stoiker auf diese Annahme kamen und ob diese Annahme Teil 
ihrer ursprünglichen Metaphysik war. Denn wir verfügen nur über Fragmente 
und sekundäre Berichte. Deshalb sind wir auf Spekulationen angewiesen. Eine 
solche Hypothese ist, (i) dass die fragliche These als blosse Stütze für eine 
andere These fungierte, nämlich für die These, dass wir in der Lage' seien, 
sämtliche Dinge in der Welt genau und irrtumsfrei zu erkennen. Da die Stoiker 
Empiristen waren und der Erfolg des empiristischen Erkenntnisprogramms an 
die Annahme präziser und unverwechselbarer Repräsentationen gebunden 
war, mussten sie gegen die ebenso vehemente wie elegante Kritik aus dem 
Kreise der platonischen Akademie glaubhaft machen können, dass es Gegen­
stände gebe, die derartige Repräsentationen gestatten21; und die Annahme der 
Existenz solcher unverwechselbarer Gegenstände kann ihrerseits nur dann 
philosophisch zur Sache sprechen, wenn sie als Naturnotwendigkeit ausgege­
ben und entsprechend als Teil einer metaphysischen Konstruktion verstanden 

17 Diese These mag der Sache nach zu radikal formuliert sein. Dies gilt zumindest fLir den Fall, 

dass jene Deutung von Metaphysik Z korrekt ist, die wie M. Frede und G. Patzigs epochale 

Untersuchung (Aristoteles 'Metaphysik 2'. Text, Übersetzung und Kommentar, 2 Bde., Mün­

chen 1989) dafLir argumentiert, dass Aristoteles hier die individuelle Form thematisiere. 

18 Die Geschichte dieser Thematisierung muss erst noch geschrieben werden. - Interessante 

Anhaltspunkte, die noch wenig Beachtung gefunden haben, liegen Z.B. in den Berichten über 

den Megariker Stilpon vor. Dieser hat, wie andere Philosophen nach ihm, geltend gemacht, 

dass die allgemeinen Ausdrücke der Sprache an dem Einzelnen versagen - ein Punkt, den 

Hegel mit grossem Interesse aufnahm (vgl. Enzyklopädie, 1830, § 20 sowie Vorlesungen über 

die Geschichte der Philosophie I, Theoria Werkausgabe Bd. 18, 534-538). Ähnliche Gedanken 

finden sich in der Philosophie der Kyrenaiker (vgl. Sextus Empiricus, Adv. Math. 7,195- 196: 

mittels allgemeiner Namen lassen sich die individuellen GefLihle nicht ausdrücken). - Ein 

anderes Phänomen, das Aufmerksamkeit verdient, betrifft die epikureische Auffassung bei 

Lukrez, dass die Schöpfung eine erstaunliche und bewundernswerte Diversität in den Details 

hervorbringe (De rer. nato 2,667-668). 

19 Siehe die Text-Materialien bei A. A. LongiD. Sed1ey, The Hellenistic Philosophers, Bd. 

(Cambridge 1987) 170-172. 

20 Siehe SVF 2,391. 449. 

2 1  Siehe z.B. Cicero, Lucullus 50 u.ö. 



Individualität und individuelle Form 191 

wird. (ii) Eine andere Hypothese ist die, dass sich die Stoiker, wie andere 
Philosophen des Hellenismus und der Kaiserzeit, von einem existentiellen 
Engagement bestimmen lies sen - nämlich von der Vorstellung, dass der 
Mensch vereinzelt und buchstäblich auf sich selbst gestellt sei. Diese Überle­
gung hat insofern viel ftir sich, als nach dem Zusammenbruch der Polis und 
der sie ideell stützenden Wertvorstellungen auch der schützende Verband des 
umfassenden Ganzen vermisst wurde. Damit ist auch die Rolle des Einzelnen 
im Verband des Ganzen hinfällig. An die Stelle der selbstverständlichen 
Unterordnung unter das Leben der Polis und der Selbstverwirklichung im 
Rahmen dieser Strukturen tritt jene Selbstbehauptung, die auch in der Philo­
sophie der Neuzeit erkennbar wird und besonders deutlich in Spinozas These 
vom conatus als Streben, in seinem Sein zu beharren, Ausdruck findet22• (iii) 
Eine dritte Hypothese ist die, dass die Stoiker vor allem an der Theodizee 
interessiert waren. Demnach wäre die in Rede stehende These vielleicht Teil 
eines Argumentes zugunsten der These, dass Gott die Welt gut und planvoll 
eingerichtet habe. Diese These könnte wohl kaum sinnfälliger gemacht werden 
als durch die Behauptung, dass Gott sämtliche Dinge in der Welt individuell 
gestaltet habe23. 

IH. 

Wenn Plotin die Frage aufwirft, ob es Ideen von Einzeldingen gebe, so 
argumentiert er in einem Kontext, der in Analogie zur dritten Hypothese 
betrachtet werden kann. Namentlich da, wo er auf Attacken gnostischer Den­
ker reagieren muss und sich von der Vorstellung bedrängt sieht, dass die irdi­
sche Welt nur ein chimärenhaftes Produkt dämonischer Mächte sei, die uns 
von der Flucht in die eigentliche Heimat fernhalten wollen, tendiert er zur 
Lobpreisung der Welt als Teil der göttlichen Emanation aus dem Ur-Einen. 
Und es ist im Rahmen dieser Reaktion, dass er die irdischen Verhältnisse 
ihrerseits als Ausdruck ideeller Verhältnisse überhöht! Was würde hier näher­
liegen als die Annahme, dass sogar Einzeldinge archetypisch24 vorgegeben 

22 Siehe SVF 3,179 und 183, und dazu A. Graeser, «Stoische Philosophie bei Spinoza», Revue 

internationale de philosophie 178 (1991) 336-346 und Anm. 21. - Das existentielle Moment 

spielt in anderer Weise auch schon in der hohen Kaiserzeit und in der Spätantike eine 

wichtige Rolle. Hier ist auf E. R. Dodds, Pagan and Christian in an Age 0/ Anxiety (Cam­

bridge 1966) zu verweisen. 

23 Dieser Gedanke scheint interessanterweise mutatis mutandis auch bei den Epikureern eine 

Rolle gespielt zu haben. So preist Lukrez die Schöpfung der 'Grossen Mutter' wegen der 

Vielfalt ihrer Kreationen (oben Anm. 18). 

24 Der Ausdruck «Archetyp» scheint durch den jüdischen Philosophen Phiion von Alexandria 

um die Zeitenwende Eingang in die Beschreibung der Platonischen Ideen als Urbilder gefun­

den zu haben. Plotin verwendet ihn wiederholt, C. G. Jung scheint den Begriff von hier her 

gewonnen zu haben. Vgl. H.-R. Schwyzer, «The Intellect in Plotinus and the Archetypes of 
C. G. Jung», in: J. Mansfeld/L. M. de Rijk (Hg.), Kephalaion. Studies in Greek Philosophy and 

its Continuation Offered to Professor C. 1. de Vogel (Assen 1975) 214-221 bes. 218. 



192 Andreas Graeser 

seien? Mit diesen Gedanken wäre erstens die Würde der Welt als Welt gewahrt 
und zweitens das Inventar der raumzeitlichen Wirklichkeit als Teil des gött­
lichen Intellektes begreiflich. 

Nun gibt es einen zweiten Gesichtspunkt, der hier in Betracht gezogen 
werden muss; und zwar handelt es sich um eine Überlegung bezüglich der 
Frage zum Wesen des wahren Selbst. Wie die Pythagoreer hielten die Platoni­
ker dafür, dass die Seele des Menschen oder zumindest ein Teil von ihr un­
sterblich sei. Sie waren insbesondere auch der Meinung, dass sich die Seele im 
Jenseits für alles in der Welt begangene Unrecht verantworten müsse und 
solange neue Wiederverkörperungen erfahre, als sie nicht zu ursprünglicher 
Vollkommenheit zurückgefunden habe. Nun ist der höchste Teil der Seele 
Platonischer Auffassung nach Geist; und im Denken Plotins weist die Spekula­
tion um das wahre Selbst dahin, dass die Seele zwar inkarniert werde, der 
geist hafte Aspekt, das metaphysische Selbst, jedoch in den Regionen des Ideel­
len verharre. 

Diese Vorstellung birgt eine Reihe von Schwierigkeiten. Wenn das wahre 
Selbst Geist ist (nous), Geist jedoch koextensiv mit dem Ideenbereich ist, dann 
ist das wahre Selbst ipso facto Idee. Doch lässt sich jene Idee, die als wahres 
Selbst des Pythagoras anzusehen wäre, sinnvollerweise als Idee eines Einzel­
dinges namens Pythagoras ansehen, wenn eben jener Pythagoras als Platon 
reinkarniert wird und Sokrates als Spinoza? Hier stossen wir auf intuitive 
Schwierigkeiten. Denn zum Begriff der Individualität gehört wohl auch der 
Begriff der Nicht-Wiederholbarkeit25• Überdies stellt sich die Frage, ob dann 
die individuierenden Faktoren im empirischen Bereich auf materielle, stoff­
liche Momente zurückgeführt werden müssen. Hier befinden wir uns wieder in 
der Nähe der Kontroverse zwischen Thomas von Aquin auf der einen und 
Duns Scotus auf der anderen Seite. Thomas argumentiert dafür, dass die Seele 
von den stofflichen Faktoren und den körperlichen Funktionen individuali­
siert werde26 und als individuelle Seele überlebt; Scotus hingegen machte gel­
tend, dass eine spezielle Form Socratitas (Sokratesheit) den Prozess der Indivi­
duierung verursache27• Offensichtlich reflektieren diese unterschiedlichen Lö­
sungsversuche auch unterschiedliche theologische Auffassungen zum Wesen 
der Schöpfung. 

25 Gegen diese Überlegung kann eingewandt werden, dass nicht nur die die Stoiker so etwas wie 

die Wiederkehr derselben Dinge annahmen, sondern auch die Epikureer die Möglichkeit in 

Betracht zogen, dass dieselben Atomkonfigurationen bereits einmal vorhanden waren. Vgl. 

Lukrez, De rer. nato 3,847-861 bes. 856-858 mit der Diskusssion von Elizabeth Asmis, Epicu­

rus' Scientific Method, Cornell Studies in Classical Philology Bd. 42 (Ithaca, N.Y./London 

1984) 285-286. 

26 Zum Begriff der bestimmten Materie siehe De Ente et Essentia Kapitel 2. 

27 Dazu siehe Oxon II d. 39,6.15 und W. Park, «Haeccitas and the Bare Particular», The Review 

0/ Metaphysics 44 (1990) 375-397. 



Individualität und individuelle Form 193 

IV. 

Wir sehen also, dass das Thema Individualität sicher auch aus ausser-phi­
losophischen Gründen Gestalt gewann. Die wesentliche Quelle ftir alle weite­
ren Diskussionen ist Plotins Schüler Porphyrios, dessen Essay zur Einftihrung 
in die aristotelische Kategorienschrift von Boethius übersetzt und kommen­
tiert wurde und so als Teil der logica vetus in den Schulbetrieb Eingang fand. 
Porphyrios spricht von Individuen ((ho�a, individua) als Sammlung von Ei­
genschaften28; und er erläutert, dass die Eigenschaften, die Sokrates hat, nicht 
dieselben sein können, die ein anderes Einzelding habe. Diese Auffassung ist 
deshalb interessant, weil sie Dinge als Bündel von Eigenschaften denkt29, und 
nicht etwa als Träger von Eigenschaften3o. Doch lässt sie die Auffassung offen, 
ob mit den individuellen Eigenschaften sämtliche Eigenschaften gemeint sind 
oder nur eine bestimmte Gruppe; entsprechend bleibt offen, ob gegebenenfalls 
einige Eigenschaften wichtiger sind als andere; und schliesslich bleibt zu fra­
gen, ob sämtliche Charakteristika ihrerseits individuell sind oder nur die Ver­
sammlung bzw. das Bündel als Individualität anzusehen ist. 

Boethius, der diese Texte diskutiert, gelangt zu einer gänzlich anderen 
Auffassung. Er meint, dass individuelle Eigenschaften mit gewissen Charakte­
ristika (proprietas) identifiziert werden müssen; und er hält daftir, dass die 
Eigentümlichkeit dieser Charakteristika auf das Ding selbst zurückgehen - also 
in der Weise, dass der eigentümliche Hellton dieser Hautkomplexion gewisser­
massen durch den Träger produziert und Helle/Helligkeit damit individuali­
siert werde3l. Diese Auffassung, dass sich Individuen auf Grund ihrer Akzi­
dentien von anderen Individuen unterscheiden, spielt auch in Boethius' theo-

28 Isagoge, Kapitel 2 (Aristoteles Opera ex recensione 1. Bekkeri, Vol. IV, Scholia in Aristotelem 

coll. C. Brandis, Berlin 1961, 2. 48-3.3): «Als Individuum bezeichnet man: Sokrates, dieses 

ganz bestimmte Weiss; dieser da Herkommende, der Sohn des Sophroniskos, falls er aus­

schliesslich Sokrates zum Sohn hätte. Derlei wird als Individuum bezeichnet, weil jedes sich 

aus Eigentümlichkeiten zusammensetzt, deren Gesamtheit bei nichts andrem als dieselbe 

wiederkehrt. So würden die Eigentümlichkeiten von Sokrates bei keinem anderen Indivi­

duum wiederkehren» (Übersetzung nach: Texte zum Universalienstreit, Bd. 1: Vom Ausgang 

der Antike bis zur Frühscholastik. Lateinische, griechische und arabische Texte des 3.-12. 
Jahrhunderts. Übers. u. hg. v. H.-U. Wöhler, Berlin 1992, 8-9) . 

29 Der Ausdruck al)pOlollu ist sowohl für die Stoa als auch für den Epikureismus bezeugt. Die 

Stoiker verstanden z.B. Kunst als Aggregat von Erkenntnissen (SVF 2,23) , Epikur sprach von 

einem Verband von Atomen (Diog. Laert. 10,62 = Epicurea, ed. H. U sener, Leipzig 1887, 197) 

und davon, dass Dinge wie Wein Versammlungen seien, in denen sich bestimmte Wesenhei­

ten (j)UOEl<;) befänden (fr. 59 U sener, 116, 15-16). 

30 Dieser Gegensatz spielt auch in der heutigen Diskussion eine Rolle; vgl. D. A. Armstrong, 

Universals. An Opinionated Introduction (Boulder 1989) 59ff. ('Substance-Attribute versus 

Bundle Theories'). 

31 Diese Auffassung liegt der Erörterung im zweiten Kommentar zu Porphyrios' Isagoge zu­

grunde (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Vol. 48, Wien 1906, 186-196 = PL 

64,92-93), vgl. J. J. E. Gracia, Introduction to the Problem 01 Individuation in the Early Middle 

Ages, 2. rev. Aufl. (München/Wien 1988) 78-79. 

13 Museum Helveticum 



194 Andreas Graeser 

logischen Essays eine wichtige Rolle (De trinitate)32. Sowohl seine logischen 
Schriften als auch seine theologischen Traktate bilden für die mittelalterlichen 
Philosophen den Grundstock aller Diskussionen33. Dabei ragen in dieser Dis­
kussion an der Wende des 11. zum 12. Jahrhundert zwei Denker heraus, die 
das Verständnis von Individualität weiter voranbringen und dem Problem 
neue Facetten geben. Da ist erstens Odo von Tournai, der in seiner Schrift über 
die Erbsünde (De peccato originali) für eine Unterscheidung zwischen Singula­
rität und Individualität plädiert. Singulär (also Einzeldinge) seien nicht nur 
Individuen, sondern auch Universalien, insofern sich letztere voneinander 
und untereinander unterscheiden und bereits als Gehalte verschieden seien. 
Individuell hingegen seien nur solche Einzeldinge, die ihrerseits von nichts 
anderem ausgesagt werden können34. 

Doch weshalb ist das so und nicht anders? Und worin genau besteht die 
Individualität eines Einzeldinges dieser Art? Die erste Frage wird von Odo 
unter Hinweis darauf beantwortet, dass das Individuum contractum proprie­
tate accidentium sei - zusammengezogen durch die Eigentümlichkeit der Akzi­
dentien. Damit scheint Odo klarstellen zu wollen, dass das Individuum als 
Gehalt sui generis, der es ist, nicht als Prädikat eines anderen Dinges in Be­
tracht komme. Die zweite Frage beantwortet er unter Hinweis auf die parvitas 
der in Rede stehenden Sache. Dieser Hinweis mutet rätselhaft an. Denn er legt 
nahe, dass Odo den Gedanken der Teilbarkeit bzw. Unteilbarkeit hier nicht 
etwa im logischen oder metaphysischen Sinn versteht, sondern ein geradezu 
wörtliches Verständnis vor Augen hat: Als contractum betrachtet ist das Indi­
viduum gewissermassen ein Gewebe von so intrikater Art, dass an Teilbarkeit 
nicht zu denken ist. 

Da ist zweitens Gilbert von Poitiers, der in seinen Kommentaren zu Boe­
thius' theologischen Traktaten für einen Unterschied zwischen Singularität auf 
der einen Seite und Individualität auf der anderen Seite argumentiert und 
dabei eine Lösungsstrategie entwickelt, die uns wieder in die Begriffswelt des 
Porphyrios und Plotin verweist. In einem ersten Schritt macht er geltend, dass 
Singularitäten, also Einzeldinge, deshalb nicht ipso facta Individuen seien, weil 
Einzeldinge als solche tatsächlich (oder möglicherweise) vollständige Überein-

32 Siehe The Theological Tractates and the Consolation 0/ Philosophy, hg. u. übers. v. H. F. 

Stewart/E. K. Raand (London/New York 1926) 6. Hier findet sich die These, dass der numeri­

sche Unterschied zwischen zwei Gegenständen (derselben Spezies?) durch die Akzidentien 

bewirkt werden (sed numero dijJerentiam accidentium varietas facit). 

33 Hier ist jedoch wenigstens eine Einschränkung zu markieren. Denn im 13. Jh. zeichnet sich 

mit Alexander von Haies eine neue Diskussion ab, in der die Frage des Person-Seins nicht 

mehr mit der Frage des Individuum-Seins verknüpft wird, sondern mit der Orientierung am 

esse morale eine eigene Ausrichtung erhält. Siehe dazu die wichtige und originelle Studie von 

T. Kobusch: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild 

(Freiburg i.Br. 1993). 

34 Vgl. De Peccato originali, PL 160,1080A-B. 



Individualität und individuelle Form 195 

stimmung miteinander aufweisen35, während Individuen in relevanter Hin­
sicht keine Form von Identität aufweisen. Aber was versteht Gilbert unter 
'Individuen'? Nun, er versteht darunter eine collectio von Eigenschaften (pro­
prietas), die sich bei keinem anderen numerisch singulären Ding finden lasse36. 
Diese Auffassung entspricht offenbar derjenigen, die wir bei Porphyrios fan­
den. Dabei fällt auf, das Gilbert jene Eigenschaften, die die collectio konstituie­
ren, keineswegs als individuelle Eigenschaften betrachtet. Denn jede Eigen­
schaft rur sich genommen weist tatsächlich (oder möglicherweise) eine Über­
einstimmung mit solchen Eigenschaften auf, die sich an anderen Dingen fin­
den. Als solche sind sie also wiederum lediglich singularia - Einzelnes. Nur die 
collectio als solche ist unübertragbar und individuell im hier relevanten Sinn. 
In einem zweiten Schritt macht Gilbert geltend, dass diese Sammlung (collec­
tio) als Gesamt-Eigenschaft (tota proprietas) oder auch als Gesamt-Form (tota 
forma) anzusehen sei; und er macht deutlich, dass es diese totaforma bzw. tota 
proprietas sei, die gegebenenfalls nicht nur singulär im angegebenen Sinn, son­
dern auch individuell sei. Hier scheint mir, dass Gilbert einen Punkt präzi­
siert, der bei Porphyrios dunkel blieb. Wir sehen freilich auch, wie eine indivi­
duelle Form aussehen könnte, die Plotin zumindest im Gedankenexperiment 
vorgeschwebt haben mochte. Doch verstehen wir auch, weshalb die Konzep­
tion der Ideen von Individuen zumindest rur Plotin ein problematisches 
Unterfangen sein musste. Denn eine Gilbertsche Betrachtungsweise, die sich 
auf dem Boden christlicher Annahmen artikuliert, geht davon aus, dass die 
individuelle Kollektion von Eigenschaften nicht übertragbar ist und mithin ex 
dejinitione auch unwiederholbar sein muss. Plotin freilich, als Vertreter der 
Re-Inkarnations-Theorie, könnte wohl nur eine Konzeption anbieten, die auf 
Gilbertsche singularia passt. Nur blieb auch Gilberts These nicht unwiderspro­
chen. Abaelard wird sie kritisieren. Doch soll uns dies hier nicht mehr interes­
sieren37• 

V. 

Die vorgehenden Erörterungen haben wohl gezeigt, dass weder philoso­
phische Ideen, Vorstellungen oder Begriffe noch die systematischen Probleme 
selber in einem kulturellen Vacuum entstehen. Stets sind ausser-philosophi­
sche Faktoren wirksam und gedankliche Rahmenbedingungen im Spiel, die die 
Genese bestimmter Fragestellungen begünstigen und sogar ermöglichen. An-

35 Die wichtige These, dass «singulär» und «individuell» nicht synonym seien, findet sich in 

Gilberts Kommentaren zu Boethius (The Commentaries on Boethius by Gi/bert ofPoitiers, hg. 

von N. Haering, Toronto 1966, 143,51- 144,78 = PL 64,1293- 1294 und 270,70-80 = PL 

64, 1371 ). 

36 a.O. (oben Anm. 35) 274,75-94 = PL 64,1372. 

37 Dazu siehe J. J. E. Gracia, lntroduction ofthe Prob/ern oflndividuation (s. oben Anm. 31) 

196[f. 



196 Andreas Graeser: Individualität und individuelle Form 

hand unserer Fragestellung dürfte deutlich geworden sein, dass die nach-klassi­
sche Epoche und so insbesondere die heidnische und christliche Spätantike ein 
philosophisch fruchtbarer Boden war; und wir haben Grund zu der Annahme, 
dass hier ein Problem38 ausgetragen werden konnte, das unter den Bedingun­
gen der klassischen Zeit wohl gar nicht Gestalt zu gewinnen vermochte. 

38 Zur heutigen Diskussion, die in vieler Hinsicht an die spätantike-mittelalterliche Tradition 

anknüpft, siehe B. J. Martine, Individuals and IndividualilY (Albany 1984) und J. J. E. Gracia, 

Individualily. An Essay on lhe Foundaliol15 0/ Melaphysics (Alba ny 1988) sowie H. Hochberg, 

Logic, Onlo!ogy, and Language. Essays on Trulh and Realily, Reihe Analytica (München/ 

Wien \984). Ich hoffe, diese und andere Fragen im Rahmen einer Arbeit zu F. Suarez' 5. 

Metaphysischer Disputation weiter verfolgen zu können. 


	Individualität und individuelle Form als Problem in der Philosphie der Spätantike und des frühen Mittelalters



