Individualitidt und individuelle Form als Problem
in der Philosophie der Spatantike und des frithen Mittelalters

Von Andreas Graeser, Bern

L

In der 5. Enneade Plotins findet sich eine Schrift mit dem Titel «Ob es
auch von Einzeldingen Ideen gibt» (5,7 [18]). Hier macht Plotin geltend, dass
die zahlreichen Verschiedenheiten im Bereich des Schonen kaum mit der An-
nahme der Existenz nur einer exemplarischen Idee Schonheit erklart werden
konnen!. Schon in einer fritheren Schrift warf Plotin die Frage auf, wie die
Besonderheit einzelner Gegenstdnde verstindlich gemacht werden konne (5,9
[5])%; und wie die grossen scholastischen Denker im 13. Jahrhundert - Thomas
von Aquin auf der dominikanischen und aristotelisierenden und Duns Scotus
auf der franziskanischen und platonisierenden Seite — dariiber stritten, ob die
individuierenden Faktoren eher im Bereich des Stofflichen oder im Bereich
des Formhaften zu suchen seien?, geht Plotin der Frage nach, ob die indivi-
duellen Ziige unter Hinweis auf hyletische Momente oder strukturelle Mo-
mente zu erkldren seien®.

Nun muss freilich bereits der Titel der eben genannten Schrift Erstaunen
hervorrufen. Denn nach allem, was wir aus den Dialogen Platons und aus den
z.T. feindseligen Einlassungen von dessen kritischen Schiiler Aristoteles wis-
sen, sind die €idn bzw. idéat so etwas wie Allgemeinbegriffe, also Begriffe, die
wie z.B. ‘Mensch’ auf mehr als nur ein Ding anwendbar sind bzw. unter die
jeweils mehrere Dinge fallen — dies im Gegensatz zu singuldren Begriffen wie
‘Sokrates’, deren Umfang sich auf genau einen Gegenstand beschridnkt. Zwar
haben Platon und seine Schiiler die Frage aufgeworfen, ob jedem generellen

1 Kapitel 2,14-15: «So wahr aber die Verschiedenheit eine Vielfdltigkeit des Schonen bedeutet,
so kann die Idee nicht nur eine sein« (Plotins Schriften, tibers. v. R. Harder. Neubearb. m.
griech. Lesetext, Bd. 1, Hamburg 1956, 327).

2 Kapitel 12,27ff.: «... Weiter aber ist beim Menschen zu fragen, ob es auch von den Einzelhei-
ten an ihm Ideen gibt» (Plotins Schriften [oben, Anm. 1] 123).

3 Vgl. generell J. J. E. Gracia, «The Centrality of the Individual in the Philosophy of the
Fourteenth Century», History of Philosophy Quarterly 8 (1991) 235-252, sowie ders. (Hg.),
Individuation in Scholasticism. The Latin Middle Ages and the Counter-Reformation, 1150~
1650 (Albany, N.Y. 1994).

4 Plotins eigene Position ist unklar (vgl. R. Wallis, Neoplatonism, London 1972, 54) und bedarf
einer besonderen Untersuchung. Die jiingste mir bekannte Diskussion findet sich bei L. Ger-
son, Plotinus, The Arguments of Philosophers, hg. v. T. Honderich (London 1994) 72-78.



188 Andreas Graeser

Terminus eine Idee zugeordnet sei’; diese Frage wurde verneint®. Doch iiber
die Auffassung, dass Eigennamen, singuldren Termini bzw. Einzeldingen keine
Idee zugeordnet sei, bestand nie Zweifel’.

Tatsdchlich sind die Ideen per definitionem allgemeine Gebilde, d.h. sind
das, was allgemeinen Termini wie ‘Mensch’, ‘gut’, ‘gerecht’ sozusagen als Be-
deutung gegeniibersteht® und jene Dinge, auf die wir diese Termini anwenden,
charakterisiert und als Dinge einer bestimmten Art ausweist. Dabei ist der
Platonismus insbesondere durch die Doktrin gekennzeichnet, dass das Allge-
meine zwar unabhidngig vom Einzelnen besteht, das Einzelne jedoch nicht
unabhingig vom Allgemeinen. Diese Beziehung gilt als Beziehung der Teil-
habe des Einzelnen am Allgemeinen®. Uberdies hat Platon die Pole dieser
Beziehung auch in Begriffen von Abbild und Urbild charakterisiert und die
Beziehung selber als Form der Abbildung bezeichnet. Gerade diese Art der
Einschdtzung des einen als napddetypa und des anderen als eildwAov ist recht
aufschlussreich. Denn sie zeigt, dass das Allgemeine, das Exemplarische als das
Werthafte und sozusagen Normative gilt und das Einzelne, das Exemplifizie-
rende als das prinzipiell Mangelhafte!©.

Es ist genau dieser Ansatz, der auch Platons Kritik der Kunst im 10. Buch
des Dialoges Politeia bestimmt. Hier argumentiert Sokrates, dass Dichter und
Kiinstler piunocig praktizieren; das, was ithnen als Gegenstand der piunoig
diene, seien Dinge, Vorfille, Handlungen. Da diese Gebilde - Dinge, Vorfille,
Handlungen - ihrerseits aber Abbildungen (pipunuata) von Ideen seien, miiss-
ten die Produkte der Kiinstler als Abbilder und somit als Wahrheiten dessel-
ben Grades gelten. Als solche, meint Platon, fiihren sie den Blick von der
Wahrheit weg und fixieren die Seele auf die Unwahrheit. Platon vertreibt die
grossen Dichter (Homer, Aischylos, Sophokles) aus dem Staat, sozusagen im
Namen des normativen Allgemeinen.

Nun hat Platon mit dem, was er hier sagt, wohl kaum Recht''. Doch
scheint seine Auffassung beziiglich des werthaften Charakters des Allgemeinen
fiir das Denken jener Zeit nicht untypisch. Auch Aristoteles, der kritische

w

Siehe die Diskussion in dem nur noch fragmentarisch erhaltenen Essay des Aristoteles {ber

Ideen. Zu dicsem Komplex siehe die Monographie von Gail Fine, On Ideas (Oxford 1993).

6 Zentral ist hier der Gegensatz (?) zwischen Politeia 596a und Politikos 262ff., siehe dazu Gail

_ Fine, «The One over Many», The Philosophical Review 84 (1980) 212.

7 Diese Auffassung ldsst sich auch als Schulmeinung identifizieren, die von Albinos bzw. Alki-
noos bezcugt wird.

8 Vgl. ndher A. Graeser. «Die Platonischen Ideen als Gegenstdnde sprachlicher Referenz»,
Zeitschrift

9 Zu Platons Begriff des Einzeldinges siehe nun die wichtige Studie von Mary M. McCabe,
Plato’s Individuals (Princeton, N.J. 1994).

10 Dazu siehe generell R. Patterson, Image and Reality in Plato’s Metaphysics (Indianapolis
1985).

11 Siehe ndher A. Graeser, Die Philosophie der Antike 2, Geschichte der Philosophie, hg. v.

W. Rod, Bd. 11, 2. iiberarb. u. erw. Aufl. (Miinchen 1993) 198-202. 327-329.



Individualitdt und individuelle Form 189

Schiiler, sieht den Wert einer Sache vor allem darin, dass sie sich als vollkom-
menes Specimen einer bestimmten Art erweist. Diese Haltung steht vielleicht
auch im Hintergrund jener Bemerkung in der Poetik, dass der Dichter zuerst
das Stiick entwerfe und dann erst dem Stiick bzw. dem Protagonisten einen
Namen gebe, z.B. Oedipus'?. Diese Vorstellung passt zu seiner Auffassung,
dass Dichtung insofern philosophischer sei als die Geschichtsschreibung, als
erstere zeige, wie etwas geschehen konnte, letztere hingegen beschreibe, wie
sich etwas ereignete'3. In diesem Sinn scheint der Dichter, aristotelischer Auf-
fassung gemiss, einen Typ vor Augen zu haben und mit der Verwendung des
Eigennamens ‘Oedipus’ einen Hinweis auf eine Exemplifikation des Typus
geben zu wollen.

Wie dem auch sein mag - entscheidend ist, dass die Philosophie der
klassischen Zeit das Allgemeine (10 kaUOA0L, TO Ko1vOVv) als das Massgebliche
und Verpflichtende ansah'* Das Gerechte, das Schone, das Gute usw. Dabei
hat Platon, wie vielleicht pythagoreisierende Denker vor ihm, diese Gebilde
als ideale Strukturen hypostasiert und als buchstdblich geschichtslose Wesen-
heiten betrachtet. Entscheidend ist ferner, dass alles Partikulidre insofern Wert
und Bedeutung erlangen kann, als es Allgemeines exemplifiziert, ansonsten
aber als Deviation vom Allgemeinen gelten muss. Dies mag auch erkldren, dass
in der philosophischen Literatur jener Zeit das Individuelle selbst wenig Inter-
esse findet und auch der Begriff der Individualitdt eigentlich nur als Gegenpol
zur Allgemeinheit Geltung erlangt. In diesem Sinne verstehen wir auch, dass
der Terminus ‘individuum’ bzw. ‘@topoc’'® nicht etwa — wie ein Kind unserer
Zeit annehmen wird - einen Gegensatz zwischen Einzeldingen (also zwischen
einem Gegenstand und einem anderen) signalisiert, sondern einen Gegensatz
gegeniiber dem Allgemeinen andeutet'®. Das Allgemeine, etwa die Gattung,
hat Teile, ndmlich Arten und Unterarten und schliesslich auch (Einzel-) Dinge.

12 Poetik, Kapitel 9, 1451b18ff. 13 Poetik, Kapitel 9, 1451blff.

14 Vgl. hierzu die Bemerkung von G. M. A. Grube, Plato’s Thought (Boston 1948) 148 «The aim
of a Platonic philosopheris to live on a universal plane, to lose himself more and more in the
contemplation of truth». — Diese Beschreibung passt auch nahtlos zur Schilderung des theore-
tikos bios bei Aristoteles, Nik. Eth. X. In der Betrachtung ewiger Wahrheiten erlangt der
Geist, das Gottliche in uns, seine eigene liber-personliche Bestimmung.

15 Der Begriff selbst wurde von Demokrit geprédgt, der mit der Annahme der Existenz physika-
lisch unteilbarer Korper den Bedingungen eleatischen Seins Rechnung tragen wollte. — Im
Sinne von «individuelles Ding» wird der Ausdruck «atomon« erstmals von Aristoteles in der
Kategorienschrift verwendet. Siehe den bahnbrechenden Aufsatz von M. Frede: «Individuen
bei Aristoteles». Antike und 4bendland 24 (1978) 16-39, siehe auch: ders., Essays in Ancient
Philosophy (Oxford 1987) 49-71, bes. 50. Der lateinische Ubersetzungsausdruck «Indivi-
duumn» findet sich in dieser Bedeutung hdufig bei spatantiken Autoren. Siehe auch Th. Ko-
busch, «Individuum, Individualitats, Historisches Worterbuch der Philosophie Bd. 4 (1967)
Sp. 300-304.

16 Vgl. Aristoteles, De Interpretatione, Kapitel 7, 17a38-17b1: «Da aber die Dinge [np&yupate]
teils allgemein, teils einzeln sind - unter ‘allgemein’ verstehe ich, was von Natur aus von
mehrerem pradiziert wird, unter ‘einzeln’ das, von dem das nicht gilt, wie z.B. Mensch zu den
allgemeinen Dingen gehort, Kallias aber zu den Einzeldingen.»



190 Andreas Graeser

Das Allgemeine ist teilbar, das Einzelding Sokrates hingegen ist begrifflich
unteilbar und nicht etwa auf andere Dinge anwendbar. Insofern scheint es
korrekt zu sagen, dass der Begriff der Individualitit hier der Sache nach nicht
als Thema 1n eigenem Recht erkennbar wird, sondern als Instrument im Kon-
text der Bestimmung dessen, was es heisst, ein Einzelding zu sein!’.

IL.

Als Thema in eigenem Recht wird der Begriff der Individualitdt dann bei
spiateren Philosophen erkennbar'®. So hielten die Stoiker dafiir, dass keine
zwei Dinge der Welt absolut gleich seien!®. Diese auf Leibniz vorausweisende
These stiitzten sie mit der Annahme, dass der alles durchdringende Pneuma-
Strom jeweils individuelle Eigenschaften hervorbringe?’. Nun wissen wir
nicht, wie die Stoiker auf diese Annahme kamen und ob diese Annahme Telil
ihrer urspriinglichen Metaphysik war. Denn wir verfiigen nur iiber Fragmente
und sekundire Berichte. Deshalb sind wir auf Spekulationen angewiesen. Eine
solche Hypothese ist, (i) dass die fragliche These als blosse Stiitze fiir eine
andere These fungierte, nimlich fiir die These, dass wir in der Lage seien,
samtliche Dinge in der Welt genau und irrtumsfrei zu erkennen. Da die Stoiker
Empiristen waren und der Erfolg des empiristischen Erkenntnisprogramms an
die Annahme priziser und unverwechselbarer Repridsentationen gebunden
war, mussten sie gegen die ebenso vehemente wie elegante Kritik aus dem
Kreise der platonischen Akademie glaubhaft machen konnen, dass es Gegen-
stinde gebe, die derartige Reprisentationen gestatten?!; und die Annahme der
Existenz solcher unverwechselbarer Gegenstinde kann ihrerseits nur dann
philosophisch zur Sache sprechen, wenn sie als Naturnotwendigkeit ausgege-
ben und entsprechend als Teil einer metaphysischen Konstruktion verstanden

17 Diese These mag der Sache nach zu radikal formuliert sein. Dies gilt zumindest fiir den Fall,
dass jene Deutung von Metaphysik Z korrekt ist, die wie M. Frede und G. Patzigs epochale
Untersuchung (Aristoteles ‘Metaphysik Z". Text, Ubersetzung und Kommentar, 2 Bde., Miin-
chen 1989) dafiir argumentiert, dass Aristoteles hier die individuelle Form thematisiere.

18 Die Geschichte dieser Thematisierung muss erst noch geschrieben werden. — Interessante
Anhaltspunkte, die noch wenig Beachtung gefunden haben, liegen z.B. in den Berichten iiber
den Megariker Stilpon vor. Dieser hat, wie andere Philosophen nach ihm, geltend gemacht,
dass die allgemeinen Ausdriicke der Sprache an dem Einzelnen versagen — ein Punkt, den
Hegel mit grossem Interesse aufnahm (vgl. Enzyklopddie, 1830, § 20 sowie Vorlesungen iiber
die Geschichte der Philosophie 1, Theoria Werkausgabe Bd. 18, 534-538). Ahnliche Gedanken
finden sich in der Philosophie der Kyrenaiker (vgl. Sextus Empiricus, Adv. Math. 7,195-196:
mittels allgemeiner Namen lassen sich die individuellen Gefiihle nicht ausdriicken). — Ein
anderes Phanomen, das Aufmerksamkeit verdient, betrifft die epikureische Auffassung bei
Lukrez, dass die Schopfung eine erstaunliche und bewundernswerte Diversitdt in den Details
hervorbringe (De rer. nat. 2,667-668).

19 Siehe die Text-Materialien bei A. A. Long/D. Sedley, The Hellenistic Philosophers, Bd. 1
(Cambridge 1987) 170-172.

20 Siehe SVF 2,391. 449.

21 Siehe z.B. Cicero, Lucullus 50 u.o.



Individualitdt und individuelle Form 191

wird. (i1) Eine andere Hypothese ist die, dass sich die Stoiker, wie andere
Philosophen des Hellenismus und der Kaiserzeit, von einem existentiellen
Engagement bestimmen liessen — namlich von der Vorstellung, dass der
Mensch vereinzelt und buchstiblich auf sich selbst gestellt sei. Diese Uberle-
gung hat insofern viel fiir sich, als nach dem Zusammenbruch der Polis und
der sie ideell stiitzenden Wertvorstellungen auch der schiitzende Verband des
umfassenden Ganzen vermisst wurde. Damit ist auch die Rolle des Einzelnen
im Verband des Ganzen hinfillig. An die Stelle der selbstverstindlichen
Unterordnung unter das Leben der Polis und der Selbstverwirklichung im
Rahmen dieser Strukturen tritt jene Selbstbehauptung, die auch in der Philo-
sophie der Neuzeit erkennbar wird und besonders deutlich in Spinozas These
vom conatus als Streben, in seinem Sein zu beharren, Ausdruck findet?2. (iii)
Eine dritte Hypothese ist die, dass die Stoiker vor allem an der Theodizee
interessiert waren. Demnach wire die in Rede stehende These vielleicht Teil
eines Argumentes zugunsten der These, dass Gott die Welt gut und planvoll
eingerichtet habe. Diese These konnte wohl kaum sinnfdlliger gemacht werden
als durch die Behauptung, dass Gott simtliche Dinge in der Welt individuell
gestaltet habe?.

I1I.

Wenn Plotin die Frage aufwirft, ob es Ideen von Einzeldingen gebe, so
argumentiert er in einem Kontext, der in Analogie zur dritten Hypothese
betrachtet werden kann. Namentlich da, wo er auf Attacken gnostischer Den-
ker reagieren muss und sich von der Vorstellung bedrdngt sieht, dass die irdi-
sche Welt nur ein chimirenhaftes Produkt dimonischer Michte sei, die uns
von der Flucht in die eigentliche Heimat fernhalten wollen, tendiert er zur
Lobpreisung der Welt als Teil der gottlichen Emanation aus dem Ur-Einen.
Und es 1st im Rahmen dieser Reaktion, dass er die irdischen Verhiltnisse
ihrerseits als Ausdruck ideeller Verhiltnisse tiberhoht! Was wiirde hier ndher-
liegen als die Annahme, dass sogar Einzeldinge archetypisch?* vorgegeben

22 Siehe SVF 3,179 und 183, und dazu A. Graeser, «Stoische Philosophie bei Spinoza», Revue
internationale de philosophie 178 (1991) 336-346 und Anm. 21. — Das existentielle Moment
spielt in anderer Weise auch schon in der hohen Kaiserzeit und in der Spitantike eine
wichtige Rolle. Hier ist auf E. R. Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety (Cam-
bridge 1966) zu verweisen.

23 Dieser Gedanke scheint interessanterweise mutatis mutandis auch bei den Epikureern eine
Rolle gespielt zu haben. So preist Lukrez die Schopfung der ‘Grossen Mutter’ wegen der
Vielfalt ihrer Kreationen (oben Anm. 18).

24 Der Ausdruck «Archetyp» scheint durch den jiidischen Philosophen Philon von Alexandria
um die Zeitenwende Eingang in die Beschreibung der Platonischen Ideen als Urbilder gefun-
den zu haben. Plotin verwendet ihn wiederholt, C. G. Jung scheint den Begriff von hier her
gewonnen zu haben. Vgl. H.-R. Schwyzer, «The Intellect in Plotinus and the Archetypes of
C. G. Jungy, in: J. Mansfeld/L. M. de Rijk (Hg.), Kephalaion. Studies in Greek Philosophy and
its Continuation Offered to Professor C. J. de Vogel (Assen 1975) 214-221 bes. 218.



192 Andreas Graeser

seien? Mit diesen Gedanken wire erstens die Wiirde der Welt als Welt gewahrt
und zweitens das Inventar der raumzeitlichen Wirklichkeit als Teil des gott-
lichen Intellektes begreiflich.

Nun gibt es einen zweiten Gesichtspunkt, der hier in Betracht gezogen
werden muss; und zwar handelt es sich um eine Uberlegung beziiglich der
Frage zum Wesen des wahren Selbst. Wie die Pythagoreer hielten die Platoni-
ker dafiir, dass die Seele des Menschen oder zumindest ein Teil von 1hr un-
sterblich sei. Sie waren insbesondere auch der Meinung, dass sich die Seele im
Jenseits flir alles in der Welt begangene Unrecht verantworten miisse und
solange neue Wiederverkorperungen erfahre, als sie nicht zu urspriinglicher
Vollkommenheit zuriickgefunden habe. Nun ist der hochste Teil der Seele
Platonischer Auffassung nach Geist; und im Denken Plotins weist die Spekula-
tion um das wahre Selbst dahin, dass die Seele zwar inkarniert werde, der
geisthafte Aspekt, das metaphysische Selbst, jedoch in den Regionen des Ideel-
len verharre.

Diese Vorstellung birgt eine Reihe von Schwierigkeiten. Wenn das wahre
Selbst Geist ist (nous), Geist jedoch koextensiv mit dem Ideenbereich ist, dann
ist das wahre Selbst ipso facto Idee. Doch ldsst sich jene Idee, die als wahres
Selbst des Pythagoras anzusehen wire, sinnvollerweise als Idee eines Einzel-
dinges namens Pythagoras ansehen, wenn eben jener Pythagoras als Platon
reinkarniert wird und Sokrates als Spinoza? Hier stossen wir auf intuitive
Schwierigkeiten. Denn zum Begriff der Individualitit gehort wohl auch der
Begriff der Nicht-Wiederholbarkeit?S. Uberdies stellt sich die Frage, ob dann
die individuierenden Faktoren im empirischen Bereich auf materielle, stoft-
liche Momente zuriickgefiihrt werden miissen. Hier befinden wir uns wieder in
der Nidhe der Kontroverse zwischen Thomas von Aquin auf der einen und
Duns Scotus auf der anderen Seite. Thomas argumentiert dafiir, dass die Seele
von den stofflichen Faktoren und den korperlichen Funktionen individuali-
siert werde?® und als individuelle Seele iiberlebt; Scotus hingegen machte gel-
tend, dass eine spezielle Form Socratitas (Sokratesheit) den Prozess der Indivi-
duierung verursache?’. Offensichtlich reflektieren diese unterschiedlichen Lo-
sungsversuche auch unterschiedliche theologische Auffassungen zum Wesen
der Schopfung.

Gegen diese Uberlegung kann eingewandt werden, dass nicht nur die die Stoiker so etwas wie
die Wiederkehr derselben Dinge annahmen, sondern auch die Epikureer die Mdoglichkeit in
Betracht zogen, dass dieselben Atomkonfigurationen bereits einmal vorhanden waren. Vgl.
Lukrez, De rer. nat. 3,847-861 bes. 856-858 mit der Diskusssion von Elizabeth Asmis, Epicu-
rus’ Scientific

1984) 285-286.

26 Zum Begriff der bestimmten Materie siche De Ente et Essentia Kapitel 2.

27 Dazu siehe Oxon 11 d. 39,6.15 und W. Park, «Haeccitas and the Bare Particular», The Review
of Metaphysics 44 (1990) 375-397.

9
w



Individualitdt und individuelle Form 193

IV.

Wir sehen also, dass das Thema Individualitdt sicher auch aus ausser-phi-
losophischen Griinden Gestalt gewann. Die wesentliche Quelle fiir alle weite-
ren Diskussionen ist Plotins Schiiler Porphyrios, dessen Essay zur Einfiihrung
in die aristotelische Kategorienschrift von Boethius iibersetzt und kommen-
tiert wurde und so als Teil der /logica vetus in den Schulbetrieb Eingang fand.
Porphyrios spricht von Individuen (&topa, individua) als Sammlung von Ei-
genschaften?®; und er erldutert, dass die Eigenschaften, die Sokrates hat, nicht
dieselben sein konnen, die ein anderes Einzelding habe. Diese Auffassung ist
deshalb interessant, weil sie Dinge als Biindel von Eigenschaften denkt?’, und
nicht etwa als Triger von Eigenschaften3?. Doch ldsst sie die Auffassung offen,
ob mit den individuellen Eigenschaften simtliche Eigenschaften gemeint sind
oder nur eine bestimmte Gruppe; entsprechend bleibt offen, ob gegebenenfalls
einige Eigenschaften wichtiger sind als andere; und schliesslich bleibt zu fra-
gen, ob simtliche Charakteristika ihrerseits individuell sind oder nur die Ver-
sammlung bzw. das Biindel als Individualitdt anzusehen ist.

Boethius, der diese Texte diskutiert, gelangt zu einer gidnzlich anderen
Auffassung. Er meint, dass individuelle Eigenschaften mit gewissen Charakte-
ristika (proprietas) identifiziert werden miissen; und er hilt dafiir, dass die
Eigentiimlichkeit dieser Charakteristika auf das Ding selbst zuriickgehen - also
in der Weise, dass der eigentiimliche Hellton dieser Hautkomplexion gewisser-
massen durch den Triger produziert und Helle/Helligkeit damit individuali-
siert werde®'. Diese Auffassung, dass sich Individuen auf Grund ihrer Akzi-
dentien von anderen Individuen unterscheiden, spielt auch in Boethius’ theo-

28 Isagoge, Kapitel 2 (Aristoteles Opera ex recensione [. Bekkeri, Vol. IV, Scholia in Aristotelem
coll. C. Brandis, Berlin 1961, 2.48-3.3): «Als Individuum bezeichnet man: Sokrates, dieses
ganz bestimmte Weiss: dieser da Herkommende, der Sohn des Sophroniskos, falls er aus-
schliesslich Sokrates zum Sohn hitte. Derlei wird als Individuum bezeichnet, weil jedes sich
aus Eigentiimlichkeiten zusammensetzt, deren Gesamtheit bei nichts andrem als dieselbe
wiederkehrt. So wiirden die Eigentiimlichkeiten von Sokrates bei keinem anderen Indivi-
duum wiederkehren» (Ubersetzung nach: Texte zum Universalienstreit, Bd. 1: Vom Ausgang
der Antike bis zur Friihscholastik. Lateinische, griechische und arabische Texte des 3.-12.
Jahrhunderts. Ubers. u. hg. v. H.-U. Wohler, Berlin 1992, 8-9).

29 Der Ausdruck @dpowopa ist sowohl fiir die Stoa als auch fiir den Epikureismus bezeugt. Die
Stoiker verstanden z.B. Kunst als Aggregat von Erkenntnissen (SVF 2,23), Epikur sprach von
einem Verband von Atomen (Diog. Laert. 10,62 = Epicurea, ed. H. Usener, Leipzig 1887, 197)
und davon, dass Dinge wie Wein Versammlungen seien, in denen sich bestimmte Wesenhei-
ten (pvoelg) befanden (fr. 59 Usener, 116, 15-16).

30 Dieser Gegensatz spielt auch in der heutigen Diskussion eine Rolle; vgl. D. A. Armstrong,
Universals. An Opinionated Introduction (Boulder 1989) 59ff. (‘Substance-Attribute versus
Bundle Theories’).

31 Diese Auffassung liegt der Erorterung im zweiten Kommentar zu Porphyrios’ Isagoge zu-
grunde (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum Vol. 48, Wien 1906, 186-196 = PL
64,92-93), vgl. J. J. E. Gracia, I/ntroduction to the Problem of Individuation in the Early Middle
Ages, 2. rev. Aufl. (Miinchen/Wien 1988) 78-79.

13 Museum Helveticum



194 Andreas Graeser

logischen Essays eine wichtige Rolle (De trinitate)*?. Sowohl seine logischen
Schriften als auch seine theologischen Traktate bilden fiir die mittelalterlichen
Philosophen den Grundstock aller Diskussionen??. Dabei ragen in dieser Dis-
kussion an der Wende des 11. zum 12. Jahrhundert zwe1 Denker heraus, die
das Verstindnis von Individualitdt weiter voranbringen und dem Problem
neue Facetten geben. Da ist erstens Odo von Tournai, der in seiner Schrift liber
die Erbsiinde (De peccato originali) fiir eine Unterscheidung zwischen Singula-
ritit und Individualitdt plddiert. Singuldr (also Einzeldinge) seien nicht nur
Individuen, sondern auch Universalien, insofern sich letztere voneinander
und untereinander unterscheiden und bereits als Gehalte verschieden seien.
Individuell hingegen seien nur solche Einzeldinge, die ihrerseits von nichts
anderem ausgesagt werden konnen3*.

Doch weshalb ist das so und nicht anders? Und worin genau besteht die
Individualitdt eines Einzeldinges dieser Art? Die erste Frage wird von Odo
unter Hinweis darauf beantwortet, dass das Individuum contractum proprie-
tate accidentium sei — zusammengezogen durch die Eigentiimlichkeit der Akzi-
dentien. Damit scheint Odo klarstellen zu wollen, dass das Individuum als
Gehalt sui generis, der es ist, nicht als Pridikat eines anderen Dinges in Be-
tracht komme. Die zweite Frage beantwortet er unter Hinweis auf die parvitas
der in Rede stehenden Sache. Dieser Hinweis mutet ritselhaft an. Denn er legt
nahe, dass Odo den Gedanken der Teilbarkeit bzw. Unteilbarkeit hier nicht
etwa im logischen oder metaphysischen Sinn versteht, sondern ein geradezu
wortliches Verstdndnis vor Augen hat: Als contractum betrachtet ist das Indi-
viduum gewissermassen ein Gewebe von so intrikater Art, dass an Teilbarkeit
nicht zu denken ist.

Da i1st zweitens Gilbert von Poitiers, der in seinen Kommentaren zu Boe-
thius’ theologischen Traktaten fiir einen Unterschied zwischen Singularitit auf
der einen Seite und Individualitdt auf der anderen Seite argumentiert und
dabei eine Losungsstrategie entwickelt, die uns wieder in die Begriffswelt des
Porphyrios und Plotin verweist. In einem ersten Schritt macht er geltend, dass
Singularitdten, also Einzeldinge, deshalb nicht ipso facto Individuen seien, weil
Einzeldinge als solche tatsichlich (oder moglicherweise) vollstindige Uberein-

32 Siehe The Theological Tractates and the Consolation of Philosophy, hg. u. iibers. v. H. F.
Stewart/E. K. Raand (London/New York 1926) 6. Hier findet sich die These, dass der numeri-
sche Unterschied zwischen zwei Gegenstinden (derselben Spezies?) durch die Akzidentien
bewirkt werden (sed numero differentiam

33 Hier ist jedoch wenigstens eine Einschrdnkung zu markieren. Denn im 13. Jh. zeichnet sich
mit Alexander von Hales eine neue Diskussion ab, in der die Frage des Person-Seins nicht
mehr mit der Frage des Individuum-Seins verkniipft wird, sondern mit der Orientierung am
esse morale eine eigene Ausrichtung erhilt. Siehe dazu die wichtige und originelle Studie von
T. Kobusch: Die Entdeckung der Person. Metaphysik der Freiheit und modernes Menschenbild
(Freiburg 1.Br. 1993).

34 Vgl. De Peccato originali, PL 160,1080A-B.



Individualitdt und individuelle Form 195

stimmung miteinander aufweisen®’, wihrend Individuen in relevanter Hin-
sicht keine Form von Identitdt aufweisen. Aber was versteht Gilbert unter
‘Individuen’? Nun, er versteht darunter eine collectio von Eigenschaften (pro-
prietas), die sich bei keinem anderen numerisch singuldren Ding finden lasse*.
Diese Auffassung entspricht offenbar derjenigen, die wir bei Porphyrios fan-
den. Dabei fdllt auf, das Gilbert jene Eigenschaften, die die collectio konstituie-
ren, keineswegs als individuelle Eigenschaften betrachtet. Denn jede Elgen-
schaft fiir sich genommen weist tatsdchlich (oder moglicherweise) eine Uber-
einstimmung mit solchen Eigenschaften auf, die sich an anderen Dingen fin-
den. Als solche sind sie also wiederum lediglich singularia - Einzelnes. Nur die
collectio als solche ist uniibertragbar und individuell im hier relevanten Sinn.
In einem zweiten Schritt macht Gilbert geltend, dass diese Sammlung (col/ec-
tio) als Gesamt-Eigenschaft (tota proprietas) oder auch als Gesamt-Form (tota
forma) anzusehen sei; und er macht deutlich, dass es diese tota forma bzw. tota
proprietas sei, die gegebenenfalls nicht nur singuldr im angegebenen Sinn, son-
dern auch individuell sei. Hier scheint mir, dass Gilbert einen Punkt prizi-
siert, der bei Porphyrios dunkel blieb. Wir sehen freilich auch, wie eine indivi-
duelle Form aussehen konnte, die Plotin zumindest im Gedankenexperiment
vorgeschwebt haben mochte. Doch verstehen wir auch, weshalb die Konzep-
tion der Ideen von Individuen zumindest fiir Plotin ein problematisches
Unterfangen sein musste. Denn eine Gilbertsche Betrachtungsweise, die sich
auf dem Boden christlicher Annahmen artikuliert, geht davon aus, dass die
individuelle Kollektion von Eigenschaften nicht libertragbar ist und mithin ex
definitione auch unwiederholbar sein muss. Plotin freilich, als Vertreter der
Re-Inkarnations-Theorie, konnte wohl nur eine Konzeption anbieten, die auf
Gilbertsche singularia passt. Nur blieb auch Gilberts These nicht unwiderspro-
chen. Abaelard wird sie kritisieren. Doch soll uns dies hier nicht mehr interes-
sieren’’.

V.

Die vorgehenden Erorterungen haben wohl gezeigt, dass weder philoso-
phische Ideen, Vorstellungen oder Begriffe noch die systematischen Probleme
selber in einem kulturellen Vacuum entstehen. Stets sind ausser-philosophi-
sche Faktoren wirksam und gedankliche Rahmenbedingungen im Spiel, die die
Genese bestimmter Fragestellungen begiinstigen und sogar ermdglichen. An-

35 Die wichtige These, dass «singuldar» und «individuell» nicht synonym seien, findet sich in
Gilberts Kommentaren zu Boethius (The Commentaries on Boethius by Gilbert of Poitiers, hg.
von N. Haering, Toronto 1966, 143 51-144,78 = PL 64,1293-1294 und 270,70-80 = PL
64,1371).

36 a.0. (oben Anm. 35) 274,75-94 = PL 64,1372.

37 Dazu siehe J. J. E. Gracia, Introduction of the Problem of Individuation (s. oben Anm. 31)
196fT.



196 Andreas Graeser: Individualitdt und individuelle Form

hand unserer Fragestellung diirfte deutlich geworden sein, dass die nach-klassi-
sche Epoche und so insbesondere die heidnische und christliche Spitantike ein
philosophisch fruchtbarer Boden war; und wir haben Grund zu der Annahme,
dass hier ein Problem3® ausgetragen werden konnte, das unter den Bedingun-
gen der klassischen Zeit wohl gar nicht Gestalt zu gewinnen vermochte.

38 Zur heutigen Diskussion, die in vieler Hinsicht an die spatantike-mittelalterliche Tradition
ankniipft, siehe B. J. Martine, Individuals and Individuality (Albany 1984) und J. J. E. Gracia,
Individuality. An Essay on the Foundations of Metaphysics (Albany 1988) sowie H. Hochberg,
Logic, Ontology, and Language. Essays on Truth and Reality, Reihe Analytica (Miinchen/
Wien 1984). Ich hoffe, diese und andere Fragen im Rahmen einer Arbeit zu F. Suarez’ 5.
Metaphyvsischer Disputation weiter verfolgen zu kOnnen.



	Individualität und individuelle Form als Problem in der Philosphie der Spätantike und des frühen Mittelalters



